# القرآن الكريم معجزة بيانية وعلمية

د. محد دودح باعجاز العلمي في الكتاب والسنة باحث علمي في هيئة الإعجاز العلمي في الكتاب والسنة

#### بِسُمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد؛ فوضت الأمر كله لله سائله تعالى التوفيق لرد فرية نسبة القرآن لسواه:

## (١) التحدي في القرآن بمحاكاته في العلم والبيان:

من مآثر القرآن الكريم أن كل مطعن في بلاغته يثيره اليوم مُتَرَصِد هو؛ فضلا عن العلم، موضع إعجاز بيان أخذ بالباب أساطين البلاغة وفرسان البيان فأحنو له الهامات، وتَخَفَّى المكابرون ليسمعوه ولم ينكروه وفضحهم لقاء الطريق ولم يملكوا إلا التشويش وتحذير الوافدين أن يسمعوه، وفي رائعة يسبق الكتاب العزيز ويُسكِّل النبأ إفحامًا لكل طاعن يتعلمى اليوم عن مآثره، قال تعالى: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لاَ تَسْمَعُواْ لِهَ ذَا الْقُرْآنِ وَالْغَوْاْ فِيهِ لَعَلَّمُ تَظْيُونَ ﴾ فصلت ٢٦، فهل نقله لقولهم يفيد أنهم المؤلفون!؛ أم هو مأثرة تضاف لمآثر القرآن العظيم، وأي خيبة أمل ألا يجد الطاعنون للنيل منه سوى ما أعجز من كاتوا أبلغ منهم في البيان وأحرص في الطعن لو وجدوا مطعنًا؛ خاصة مع تكرار التحدي وإلهاب حميتهم والقطع بعجزهم بلا مُجيب!، قال تعالى: ﴿وَإِن كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ بيون ٢٨، ومجيء التحدي بترتيب سور كُمُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ يون ٢٨، ومجيء التحدي بترتيب سور يَقُولُونَ الْفَرَاهُ قُلُ فَأْتُواْ سِسُورَةٍ مَثْلِهِ وَادْعُواْ مَنِ اسْتَطَعْتُمْ مَن دُونِ اللهِ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ يون ٢٨، ومجيء التحدي بترتيب سور المصحف يشهد أنه بتوقيف: أولا بسورة (رقم ٢٠) ثم بعشر (رقم ١١) ثم بكل القرآن (رقم ٢١)، قال تعالى: ﴿أَمْ يَقُولُونَ الْفَرَآنِ لاَ يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ يَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيراً ﴾ الإسراء ٨٨، فكم هي فضيحة للمكابرين المِنْسَ وَالْجِنَ عَلَى أَنْ يَقُولُونَ الْقَرْآنِ لاَ يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ يَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيراً ﴾ الإسراء ٨٨، فكم هي فضيحة للمكابرين بترييف الحقائق: ﴿أَمْ يَقُولُونَ تَقَولُهُ بَل لاَ يُؤْمِنُونَ فَلْيَاتُواً بِحَرْسِ اللّهِ إِن كَانُواْ صَادِقِينَ ﴾ الطور ٣٥٠؛ وقال تعالى: ﴿فَلَ مَن دُونِ اللهِ إِن كَانُواْ صَادِقِينَ ﴾ الطور ٣٥٠؛ .

وخلال الرد على الشبهة بأن القرآن قول بشر قال ابن عادل المتوفى بعد سنة ٨٨٠ هـ في تفسيره (ج١٤ص٢٤): "أجاب الله تعالى عن تلك الشبهة.. فقال: ﴿وَقَالَ النّبِينَ كَفَرُواْ لاَ تَسْمَعُواْ لِهَ كَذَا الْقُرْآنِ وَالْغَوْاْ فِيهِ لَعَلَكُمْ تَغْلِبُونَ﴾ فصلت ٢٦؛ قال البقاعي المتوفى سنة ٨٨٥ هـ في تفسيره (ج٧ص٣٥٦): "وهذا يدل على أنهم عارفون بأن من سمعه ولا هوى عنده مال إليه.. ، وقد فضحوا أنفسهم بهذا فضيحة لا مثيل لها؛ وذلك (لأنه تحداهم).. أن يأتوا بشيء من مثله ليعدوا غالبين فلم يجدوا شيئاً.. إلا الصفير والتصفيق ونحوه من اللغو في معارضة ما عَلَى من أعلى ذُرى الكلام إلى حيث لا مَطْمَع ولا مُرَام!"، وقال السعدي المتوفى سنة ٢٣٧٦ هـ في تفسيره (ج١ص٨٤٧): " يخبر تعالى عن إعراض الكفار عن القرآن..، فقال: (الْغُوا فِيهِ) أي: تكلموا بالكلام الذي لا فائدة فيه..، هذا لسان حالهم ولسان مقالهم في الإعراض عن هذا القرآن..، شهادة من الأعداء؛ وأوضح الحق ما شهدت به الأعداء.، ومفهوم كلامهم أنهم إن لم يلغوا فيه بل استمعوا إليه وألقوا أذهانهم أنهم لا يغلبون؛ فإن الحق عالم عن مغلوب، يعرف هذا أصحاب الحق وأعداؤه"، وعلى هذا اتفق المفسرون رحمهم الله تعالى جميعا.

قال الرازي المتوفى سنة ٦٠٦ هـ في تفسيره (ج١٣ص٣٨): "اعلم أن القوم علموا أن القرآن كلام كامل في المعنى وفي اللفظ وأن كل من سمعه وقف على جزالة ألفاظه وأحاط عقله بمعانيه وقضى عقله بأنه كلام حق واجب القبول، فدبروا تدبيراً في منع الناس عن استماعه، فقال بعضهم. إذا قرئ تشاغلوا عند قراءته برفع الأصوات بالخرافات والأشعار الفاسدة والكلمات الباطلة حتى تخلطوا. وتشوشوا.، والمراد افعلوا عند تلاوة القرآن ما يكون لغواً وباطلاً لتخرجوا قراءة القرآن عن أن تصير مفهومة للناس.، وهذا جهل منهم لأنهم في الحال أقروا (بعجزهم عن تحديه وأن). الله تعالى ينصر مجداً بفضله"، وقال النسفي المتوفى سنة ٧١٠ هـ في تفسيره (ج٤ص٨٩): "(الْغَوَّا فِيهِ). عارضوه بكلام غير مفهوم حتى تشوشوا عليه. واللغو الساقط

من الكلام الذي لا طائل تحته"، فهل من لغو أكثر من حمل روائع أنباء الغيب الشاهدة بالوحي لكل ذي نظر على أنه قول الجمادات أو نملة أو بشر والتعامى عن بليغ التصوير بالحكاية التي تقتضي نقل الأقوال بألفاظ مثل: قال وقالت وقالتا!.

## (٢) القرآن معجزة في البيان:

قال ابن كثير: "ومن تدبر القرآن وجد فيه من وجوه الإعجاز فنونا ظاهرة وخفية من حيث اللفظ ومن جهة المعنى، قال الله تعالى: ﴿الَّر كِتَابٌ أَحْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ﴾ هود ١؛ فأحكمت ألفاظه وفُصِّلَت معانيه أو بالعكس، فكل من لفظه ومعناه فصيح لا يحاذًى ولا يداني، فكله حق وصدق وعدل وهدى ليس فيه مجازفة ولا كذب ولا افتراء.. في غاية نهايات البلاغة، وكلما تكرر حلا وعلا لا يُخلق عن كثرة الرد ولا يمل منه العلماء، ولهذا ثبت في الصحيحين عن أبي هريرة - رضى الله عنه - أن رسول الله قال: "ما من نبى من الأنبياء إلا قد أعطى من الآيات ما آمن على مثله البشر، وإنما كان الذي أوتيته وحيا أوحاه الله إلى، فأرجو أن أكون أكثرهم تابعا يوم القيامة" لفظ مسلم؛ وقوله "وإنما كان الذي أوتيه وحيا"؛ أي الذي اختصصت به من بينهم هذا القرآن المعجز للبشر أن يعارضوه"، وقال ابن كثير أيضا (ج ٨ص ٢١): "يقول تعالى مقسماً لخلقه بما يشاهدونه من آياته في مخلوقاته الدالة على كماله في أسمائه وصفاته، وما غاب عنهم مما لا يشاهدونه من المغيبات عنهم؛ أن القرآن كلامه ووحيه وتنزيله على عبده ورسوله الذي اصطفاه لتبليغ الرسالة وأداء الأمانة، فقال تعالى: ﴿فَلاَ أَقْسِمُ بِمَا تُبْصِرُونَ. وَمَا لاَ تُبْصِرُونَ. إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولِ كَرِيمٍ. وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرِ قَلِيلاً مَا تُؤْمِنُونَ. وَلاَ بِقَوْلِ كَاهِنِ قَلِيلاً مَا تَذَكَّرُونَ. تَنْزِيلٌ مِّن رّبّ الْعَالَمِينَ ﴾ الحاقة ٣٨-٤٠٠. ولهذا قال تعالى: ﴿تَنْزِيلٌ مِّن رّبّ الْعَالَمِينَ ﴾؛ لأن الله - عز وجل -.. مؤيد له بالمعجزات الباهرات والدلالات القاطعات"، وقال السيوطى: "لا ترى شيئاً من الألفاظ أفصح ولا أجزل ولا أعذب من ألفاظه، ولا ترى نظماً أحسن تأليفاً وأشد تلاؤماً وتشاكلاً من نظمه، وأما معانيه فكل ذي لب يشهد له بالتقدم في أبوابه والترقى إلى أعلى درجاته، وقال الخطابي: "وقلت في إعجاز القرآن وجها آخر ذهب عنه الناس، فلا يكاد يعرفه إلا الشاذ في آحادهم؛ وهو: صنيعه بالقلوب وتأثيره في النفوس، فإنك لا تسمع كلاما غير القرآن منظوما ولا منثورا إذا قرع السمع خلص له إلى القلب من اللذة والحلاوة في حال ومن الروعة والمهابة في حال أخرى..، قال الله تعالى: ﴿لَوْ أَنْزَلْنَا هَ ذَا الْقُرْآنَ عَلَىَ جَبَل لَّرَأَيْتَهُ خَاشِعاً مّتَصَدّعاً مّنْ خَشْيَةِ اللهِ وَتِلْكَ الأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكّرُونَ ﴾ الحشر ٢١، وقال تعالى: ﴿اللهُ نَزّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَاباً مَتَشَابِها مَثَاثِيَ تَقْشَعِر مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىَ ذِكْرِ اللهِ ذَلِكَ هُدَى اللهِ يَهْدِي بِهِ مَن يَشْنَآءُ وَمَن يُضْلِلِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ الزمر ٢٣، قلت: ولهذا أسلم جبير بن مطعم لما سمع قراءة النبي - صلى الله عليه وسلم- للطور حتى انتهى إلى قوله (تعالى): ﴿إِنَّ عَدَّابَ رَبِّكَ لَوَاقِعٌ الطور ٧، قال: (خشيت أن يدركني العذاب)، وفي لفظ: (كاد قلبي يطير)؛ فأسلم، وفي أثر آخر أن عمر - رضى الله عنه- لما سمع سورة طه أسلم، وغير ذلك، وقول أهل التحقيق إن الإعجاز وقع بجميع ما سبق من الأقوال لا بكل واحد عن انفراده فإنه جمع كله، فلا معنى لنسبته إلى واحد منها بمفرده مع اشتماله على الجميع".

وقال سيد قطب المتوفى سنة ١٣٨٦ هـ في تفسيره (ج٣ص٨٤٣): "القرآن بصائر تهدي ورحمة تفيض.. لا تبلغ خارقة مادية من الإعجاز ما يبلغه من أي جانب من الجوانب شاء الناس المعجزة في أي زمان وفي أي مكان؛ لا يُستثنى من ذلك من كان من الناس ومن يكون إلى آخر الزمان، فهذا جانبه التعبيري ولعله كان بالقياس إلى العرب.. أظهر جوانبه بالنسبة لما كاتوا يحفلون به من الأداء البياني ويتفاخرون به..، ها هو ذا كان وما يزال إلى اليوم معجزاً لا يتطاول إليه أحد من البشر، تحداهم الله به وما يزال هذا التحدي قائماً، والذين يزاولون فن التعبير من البشر.. هم أعرف الناس بأن هذا الأداء القرآني معجز؛ سعجز؛ سواء كانوا يؤمنون بهذا الدين عقيدة أو لا يؤمنون، فالتحدي في هذا الجانب قائم على أسس موضوعية يستوي أمامها المؤمنون والجاحدون، وكما كان كبراء قريش يجدون من هذا القرآن في جاهليتهم ما لا قبل لهم بدفعه عن أنفسهم وهم جاحدون كارهون؛ كذلك يجد اليوم وغداً كل جاهلي جاحد كاره ما وجد الجاهليون الأولون، ويبقى وراء ذلك السر المعجز في هذا الكتاب الفريد..، ذلك السلطان الذي له على الفطرة متى خلي بينها وبينه لحظة، وحتى الذين رانت على قلوبهم الحُجُب..

تنتفض قلوبهم.. تحت وطأة هذا السلطان وهم يستمعون إلى هذا القرآن..، إنه قاهر غَلاَّب بذلك السلطان الغَلاَّب، ولقد كان كبراء قريش يقولون لأتباعهم..: ﴿لاَ تَسْمَعُواْ لِهَ َذَا الْقُرْآنِ وَالْغَوْاْ فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ ﴾؛ لما كانوا يجدونه هم في نفوسهم من مس هذا القرآن وإيقاعه الذي لا يُقاوم، وما يزال كبراء اليوم يحاولون أن يصرفوا القلوب عن هذا القرآن..، غير أن هذا القرآن يظل.. غَلاَباً، وما إن تعرض الآية منه.. حتى.. تستولي على الحس الداخلي للسامعين".

## (٣) فشل محاولات محاكاة القرآن في البيان:

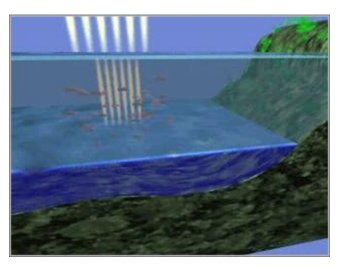
مما نقلوه من محاولات محاكاة النظم الفريد بلغو خاوي لم يزد عن نثر ذو قوافي يخلو من المضمون؛ قول مسيلمة مدعي النبوة في عصر التنزيل: "والفيل وما أدراك ما الفيل، له جسم كبير وذيل وبيل وخرطوم طويل"، وقوله: "يا ضفدع يا بنت الضفدعين، نقي لا تنقين، أعلاك في الماء وأسفلك في الطين، لا الشارب تمنعين ولا الماء تكدرين"، وقوله: "والمبديات زرعا، فالحاصدات حصدا، فالذاريات قمحا، فالطاحنات طحنا، فالخابزات خبزا، والثاردات ثردا، واللاقمات لقما..، لقد فضلتم على أهل الوبر، وما سبقكم أهل المدر"، وقوله: "والشاة وألوانها وأعجبها السود وألبانها، والشاة السوداء واللبن الأبيض، إنه لعجب محض"؛ وغير ما هنالك من غث الهذريّات المُذْرِيَات وفرط سماجة القول في حس البلغاء.

#### (٤) الأنباء الكونية معجزة علمية:

لقد ادخر القرآن الكريم كثيراً من الآيات للأجيال في عبارات معلومة الألفاظ، لكن الكيفيات والحقائق لا تتجلى إلا حينا بعد حين، يقول تعالى: ﴿إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ وَلَتَعْلَمُنَّ نَبَأَهُ بَعْدَ حِينٍ ﴾ ص ٨٠-٨٨، وقد فسر الطبري معنى الحين بقوله: "فلا قول فيه أصح من أن يطلق كما أطلقه الله من غير حصر ذلك على وقت دون وقت"، فلكل نبأ في القرآن زمن يتحقق فيه، فإذا تجلى الحدث ماثلاً للعيان أشرقت المعاني وتطابقت دلالات الألفاظ والتراكيب مع الحقائق، وهكذا تتجدد معجزة القرآن على طول الزمان، يقول العلى القدير: ﴿وَكَذَّبَ بِهِ قُومُكَ وَهُوَ الْحَقُّ قُلْ لَسْتُ عَلَيْكُمْ بِوَكِيل لِكُلّ نَبَإ مُسْتَقَرٌّ وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ الاتعام ٢٦و٧٦، ونقل ابن كثير عن ابن عباس - رضى الله عنهما- تفسيره للمستقر بقوله: "لكل نبأ حقيقة، أي لكل خبر وقوع ولو بعد حين"، وقد تردد هذا الوعد كثيراً في القرآن الكريم بأساليب متعدة كما في قوله تعالى: ﴿ثُمْ إِنْ عَلَيْنَا بِيالِه ﴿ القيامة ١٩، وقوله تعالى: ﴿سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق؛ فصلت ٥٠، وقوله: ﴿وقل الحمد الله سيريكم آياته فتعرفونها﴾ النمل ٩٣، قال ابن حجر: "ومعجزة القرآن مستمرة إلى يوم القيامة وخرقه للعادة في أسلوبه وفي بلاغته وإخباره بالمغيبات، فلا يمر عصر من العصور إلا ويظهر فيه شيء مما أخبر به أنه سيكون يدل على صحة دعواه"، وقال مجد رشيد رضا: "ومن دلائل إعجاز القرآن أنه يبين الحقائق التي لم يكن يعرفها أحد من المخاطبين بها في زمن تنزيله بعبارة لا يتحيرون في فهمها والاستفادة منها مجملة؛ وإن كان فهم ما وراءها من التفصيل الذي يعلمه ولا يعلمونه يتوقف على ترقى البشر في العلوم والفنون الخاصة بذلك"، وقال جوهري: "أما قولك كيف عميت هذه الحقائق على كثير من أسلافنا؟، فاعلم أن الله هو الذي قال: ﴿سَأَرِيكُمْ آيَاتِي فَلَا تَسْتَعْجِلُونِ﴾ وقال: ﴿وَقُلْ الْحَمْدُ لِلَّهِ سَيُرِيكُمْ آيَاتِهِ فَتَعْرِفُونَهَا﴾، إن الله لا يخلق الأمور إلا في أوقاتها المناسبة وهذا الزمان هو أنسب الأزمنة، والمدار على الفهم والفهم في كل زمان بحسبه، وهذا زمان انكشاف بعض الحقائق"، وفي قوله الله جل وعلا: ﴿سَأَرِيكُمْ آيَاتِي فَلَا تَسْتَعْجِلُونِ﴾ الأنبياء ٧٧، قال ابن عاشور: "وعد بأنهم سيرون آيات الله في نصر الدين"، وهي كما قال الرازي: "أدلة التوحيد وصدق الرسول - صلى الله عليه وسلم- ولذلك قال سبحانه إفلًا تَسْتَغْجِلُون﴾. أي أنها ستأتي لا محالة في وقتها، واستعجال المنكرين يعني كما قال الشيخ جوهري: "استبعاد ما جاء في هذه الآيات من الأمور العلمية التي أوضحِها علماء العصر الحاضر، فهم يستبعدونها طبعاً لأنهم لا يعقلونها، فقال الله تعالى لا تستبعدوا أيها الناس ﴿سَأْرِيكُمْ آيَاتِي فَلَا تَسْتَعْجِلُونِ﴾، فإذا لم تفهمها أمم سابقة فسيعرفها من بعدهم، فقد ادخرنا هذه الأمور لأمم ستأتى لتكون لهم آية علمية على صدقك فتكون الآيات دائما متجددة".

ولقد كان جاري ميلر قسيساً يدعو للنصرانية وبحث في القرآن منذ عام ١٩٧٨م لعله يجد فيه مطعنا فإذا به يعلن إسلامه، لقد توقع أن يجد حديثًا يحمل سمات محلية وشخصية فإذا به يجد آفاق التعبير ممتدة لتشمل العالم أجمعه ويكثر فيه العتاب حتى للنبي صلى الله عليه وسلم نفسه بخلاف ما يُتوقع من كاتب يُمجّد نفسه، كما في قوله تعالى: ﴿وَلَوْ تَقَوّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الأَقَاويلِ للنبي صلى الله عليه وسلم نفسه بخلاف ما يُتوقع من كاتب يُمجّد نفسه، كما في قوله تعالى: ﴿وَلَوْ تَقَوّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الأَقَاويلِ للنبي وَلِهُ بِالْيَمِينِ ثُمَ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ فَمَا مِنكُمْ مَنْ أَحَدٍ عَنْهُ حَاجِرينَ للماحد المعالى الدكتور ميلر المبشر السابق: "قَبل بضع سنوات وصلتنا قصّة إلى تورونتو بكندا عن رجل كان بحّاراً في الأسطول التجاريّ أعطاه أحد المسلمين ترجمة لمعاني القرآن الكريم، وعندما أنهى القرآن الكريم ليقرأها، ولم يكن هذا البحّار يعرف شيئاً عن تاريخ الإسلام لكنّه كان مهتمّاً بقراءة القرآن الكريم، وعندما أنهى

قراءته عاد إلى المسلم وسأله: هل كان مُحمَّد هذا بَحَّارًا؟؛ فقد كان الرجل مندهشاً من تلك الدِّقَّة الَّتي يصف بها القرآن البحر، وعندما جاءه الرد بالنفي أعلن إسلامه، لقد كان مُتأثِّراً بالوصف القرآني للأسرار البحريَّة، فالوصف الَّذي جاء في القرآن عن البحر لم يكن شيئاً يستطيع أن يكتبه أيُّ كاتبٍ من محض خياله، وظُلمات البحر العميق والموج الَّذي من فوقه موجٌ من فوقه سحاب لم يكن شيئاً يُمكن لأحدهم تخيَّله، بل إنَّه وصف دقيق مصدره من يعرف حقاً كيف هو الواقع، ولا يمكن نسبة تلك المعرفة لمحد صلى الله عليه وسلم نفسه ولا لبشر سواه، هذا مثل واحدٌ على أنَّ هذا القرآن من الله تعالى نفسه".



فوق البحار اللجية العميقة تتكاثر السحب وتحجب بعض الضوء، وتشارك الأمواج الداخلية التي تتولد بين التيارات العميقة في حجب البقية، فتزداد الظلمة شيئا فشيئا كلما تزايد العمق حتى يختفي الضوء بعد حوالي ١٠٠٠م، ولكن الأحياء في تلك الأعماق السحيقة قد أُمِدَّت بمصادر حيوية لإصدار النور، والمبهر أن يوجز القرآن الكريم كل تلك الحقائق العلمية التي لم تعرف إلا حديثا خلال تمثيل حالة معنوية هي ظلمات الشك والربية في القرآن بحالة حسية هي ظلمات البحر اللجي العميق في قوله تعلى: ﴿أَوْ كَظُلُمَاتِ فِي بَحْرٍ لَجَيَ يَغْشَاهُ مَوْجٌ مِن فَوْقِهِ مَوْجٌ مِن فَوْقِهِ سَحَابٌ ظُلُمَاتٌ بَعْضُهُا فَوْقَ بَعْضٍ إِذَا أَخْرَجَ يَدَهُ لَمْ يَكُدُ يَرَاهَا وَمَن لَمْ يَجْعَلِ اللهُ لُوراً فَمَا لَهُ مِن ثُورٍ ﴾ النور: ٤٠.

#### (٥)مهاترة لا تليق بفطين:

قال سيد قطب في تفسيره (ج٥ص٣٣): "كان كبراء قريش يقولون للجماهير: ﴿لاَ سَنْمَعُواْ لِهَ مَا الْقُرْآنِ وَالْغُوْاْ فِيهِ لَعَلَّمُهُ وَلِهُ وَالْتَعْرُونَ ﴾ وكانت هذه المقالة تدل على الذعر الذي تضطرب به نفوسهم.. من تأثير هذا القرآن؛ وهم يرون هؤلاء الأتباع كأنما يُسحرون..، فلولا أنهم أحسُوا في أعماقهم هزة روعته ما أمروا هذا الأمر وما أشاعوا في قومهم بهذا التحذير الذي هو أدل من كل قول على عمق التأثير"، وفي قوله تعالى: ﴿وَجَاهِدْهُمْ بِهِ جِهَاداً كَبيراً ﴾ الذهن ٥٠؛ قال رحمه الله تعالى (ج٥ص٥٢٣): "إن في القرآن من الحق الفطري.. لما يصل القلب مباشرة.. فيصعب أن.. يصد عنه تدفق التيار، وأن فيه من مشاهد القيامة ومن القصص ومن مشاهد الكون الناطقة ومن مصارع الغابرين ومن قوة التشخيص والتمثيل لما يهز القلوب هزأ..، فلا عجب القصص ومن مشاهد الكون الناطقة ومن مصارع الغابرين ومن قوة التشخيص والتمثيل لما يهز القلوب هزأ..، فلا عجب الله تعالى (ج٢ص٤٩٢): "أشد ما يُصيب الإنسان أن يفقد إحساسه بقبح فعله وانحرافه..، فهذه هي المهلكة، وهذا هو المنحدر الذي ينتهي دائماً بالبوار..، وكان من تزيين القرناء لهم دفعهم إلى محاربة هذا القرآن حين أحسوا بما فيه من المنطان..: ﴿لاَ تَسْمُعُواْ لِهَدَدُ الْقُرْآنِ وَالْغُواْ فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ﴾؛ كلمة كان يوصي بها الكبراء من قريش أنفسهم ويغرون بها الجماهير؛ وقد عجزوا (وهم سادة البيان) عن مغالبة أثر القرآن في أنفسهم وفي نفوس الجماهير.، وهي مهاترة لا تليق..، الجماهير؛ وقد عجزوا (وهم سادة البيان) عن مغالبة أثر القرآن في أنفسهم وفي نفوس الجماهير.، وهي مهاترة لا تليق..، (فإن) العجز عن المواجهة بالحجة والمقارعة بالبرهان ينتهي إلى المهاترة عند من يستكبر على الإيمان..، ولكن هذا كله (قد) ذهب أدراج الرياح وغلب القرآن لأنه يحمل سر (الغلبة)، إنه الحق؛ والحق غالب مهما جَهدَ المُبلون".

ومجمل القول أن فرية نسبة القرآن الكريم لكل من نُسب إليه في النظم فعل (القول) خبرًا أو تمثيلاً بلفظ مثل قال أو قالت؛ حتى لو كان القائل هو الشيطان، دليل على العجز واستنفاذ كل الأعذار عناداً ومكابرةً وتهربًا من الحقيقة بأنه وحيّ من الله تعالى وليس بقول بشر، يقول العلي القدير: ﴿وَمَا كُنتَ تَتْلُو مِن قَبْلِهِ مِن كِتَابٍ وَلاَ تَخُطّهُ بِيَمِينِكَ إِذاً لاَرْتَابَ الْمُبْطِلُونَ. بَلْ هُو آيَاتٌ بَيْنَاتٌ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ وَمَا يُجْحَدُ بِآيَاتِنَا ٓ إِلاّ الظّالِمُونَ. وَقَالُواْ لَوْلاَ أَنْزِلُ عَلَيْهِ آيَاتٌ مَن رّبّهِ قُلْ إِنّما الأيَاتُ عِندَ اللهِ وَإِنّماۤ أَنْزِلُ عَلَيْهِ آيَاتٌ مَن رّبّهِ قُلْ إِنّما الأيَاتُ عِندَ اللهِ وَإِنّماۤ أَنْزِلُ عَلَيْهِ مَنِينٌ. أَولَوْ مُنُونَ. قُلْ كَفَى بِاللهِ بَيْنِي وَبِنّهُ مُنْ الْخَاسِرُونَ ﴾ العَمون ما والأرْضِ وَالْإِينَ آمَنُواْ بِالْبَاطِلِ وَكَفَرُواْ بِاللهِ أُولُ وَلِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ العنموت ١٤-٢٥.